eglise
protestante

La parabole du publicain et du pharisien

Luc 18.9 Jésus dit la parabole que voici a certains qui étaient convaincus d'étre justes
et qui méprisaient tous les autres :

10 « Deux hommes monteérent au temple pour prier ; 1'un était Pharisien et 1'autre
collecteur d'impots. 11 Le Pharisien, debout, priait ainsi en lui-méme : “O Dieu, je te
rends grace de ce que je ne suis pas comme les autres hommes, qui sont voleurs,
malfaisants, adulteres, ou encore comme ce collecteur d'imp6ts. 12 Je jeline deux fois
par semaine, je paie la dime de tout ce que je me procure.”

13 Le collecteur d'imp6ts, se tenant a distance, ne voulait méme pas lever les yeux au
ciel, mais il se frappait la poitrine en disant : “O Dieu, prends pitié du pécheur que je
suis.”

14 Je vous le déclare : celui-ci redescendit chez lui justifié, et non l'autre, car tout
homme qui s'éleve sera abaissé, mais celui qui s'abaisse sera élevé. »

Le sens premier de ce texte est assez facile a comprendre : devant Dieu nous ne
pouvons pas nous prévaloir de quelque mérite et que ce soit et, au contraire, Jésus nous
appelle a mesurer nos insuffisances et a les reconnaitre. Dieu nous accueille dans sa
grace, si nous considérons que nous avons besoin de sa grace. Mais si nous pensons
que nous sommes « au top » et que nous n’avons rien a nous reprocher, il nous laisse
de coté.

Il y a, dans ce texte, plusieurs images sur le haut et le bas. On nous dit que les deux
hommes montent au temple. C’était une maniere de parler habituelle, comme quand
on dit, aujourd’hui, que 'on monte a la capitale, méme si géographiquement, on
descend. Mais ca dit aussi quelque chose sur la démarche de ces deux hommes qui
veulent s’approcher de Dieu. Ils font un mouvement vers Dieu. L'un a I'impression
d’étre, assez rapidement, de plain-pied avec Dieu. L’autre reste a distance et, pour ce
qui est de monter, il n'ose méme pas lever les yeux jusqu’au ciel. Donc il commence a
monter et puis il s’arréte.

Or, c’est la lecon que I'on trouve dans tout le Nouveau Testament : c’est Dieu qui vient
vers nous, c’est lui qui nous a aimés le premier et c’est lui qui peut nous donner les
moyens de nous approcher de lui. Bien siir, nous pouvons faire des pas, nous pouvons
monter vers lui, comme le dit le texte, mais, si nous sommes honnétes, nous nous
arréterons en cours de route, car nous verrons bien nos limites.

Et, donc, les deux hommes, une fois terminée leur priere, redescendent, mais il y en a
un qui est tiré vers le haut par Dieu : Dieu le considére comme juste et ’éléve jusqu’a



lui. L’autre est enfoncé. « Tout homme qui s'éléve sera abaissé, mais celui qui s'abaisse
sera élevé ».

C’est dit en quelques mots et si, pour vous, tout cela est une affirmation nouvelle ou
étonnante, vous pouvez en rester la pour aujourd’hui. Méditez la-dessus et suivez d’'une
oreille distraite la suite de mon message.

Mais si vous I'avez déja entendu plusieurs fois au point que cela devienne une habitude,
voire une routine, une affaire entendue, alors il faut que je vous dise que ce texte
possede une profondeur insoupconnée et qu’il peut, en effet, nous emmener jusqu’au
cceur de la rencontre avec Dieu.

Et, comme toute rencontre, elle possede des éléments déroutants. Il y a des détails qui
détonnent. D’abord celui qui parle de la grace c’est le pharisien. Il commence sa priere
en disant a Dieu : je te rends grace. Et c’est bien le mot grace qu’il emploie. Il reconnait
ce qu’il a recu de la main de Dieu. Le point faible est ailleurs. Déja il s’est habitué a
I'idée : pour lui c’est un acquis. Et puis, il s’arréte 1a. Or la grace est ce qui nous permet,
justement, d’aller a la rencontre avec Dieu. Or de rencontre il n’y a pas. On se rend
compte que sa priere s’adresse a lui-méme bien plus qu’a Dieu. Il prie, nous dit le texte,
« en lui-méme ». Cela ne signifie pas seulement qu’il prie en silence. Il se parle. Et
d’ailleurs, dans sa priere, il parle de lui : je, je, je.

Or si on veut rencontrer 'autre, une autre personne, ou Dieu, il faut arréter de
s’intéresser seulement a soi.

Le publicain, de I'autre c6té, n’est pas du tout un personnage sympathique. Luc a
rapporté de nombreuses paroles de Jésus pour mettre en garde contre I'attrait des
richesses. Mais, 1a, le héros de I'histoire est quelquun de riche et méme, si on veut
trouver un paralléle contemporain, un homme d’affaires sans scrupules.

Alors 13, la parabole me rejoint d'une maniere un peu désagréable. Je ne vais pas faire
une priere comme celle du pharisien, mais j’avoue que je suis content de ne pas étre un
homme d’affaires sans scrupules. Et si j’avais une telle personne a c6té de moi en train
de prier, si je savais qui elle était, je pense que ma priere ne serait pas remplie que de
paroles bienveillantes.

Et tant qu’a mettre le doigt 1a ou ca fait mal, je serais bien capable, aussi, de penser :
Seigneur, je te rends grace de ce que je ne suis pas comme ce Pharisien, str de lui et
arrogant.

Notre maniere de juger les autres groupes sociaux

Et que se passe-t-il dans ces jugements de valeur ? Ce ne sont pas seulement des
jugements moraux. Clest aussi la distance sociale que nous avons avec d’autres
personnes qui fait que I’'on a du mal a les supporter. C’est ce que dit le Pharisien : je ne
suis pas comme les autres hommes, ceux des autres groupes sociaux, comme ce
publicain, par exemple, mais aussi comme tous ceux qui ne sont pas de mon groupe de
référence.



De fait, j’ai fait carriere dans le monde de la recherche, et je comprends plus facilement
un chercheur méme un peu désagréable, que quelquun d’'un autre groupe social.
Disons que je comprends plus facilement des personnes que jai I’habitude de
fréquenter que celles que je vois de loin et que je ne connais pas bien. Et la caricature
va vite : il est comme ceci et moi je ne suis pas comme cela. Et on assimile les autres a
des caricatures : toutes les personnes de ce pays, de ce métier, de ce niveau social sont
comme ceci ou comme cela.

Mais tant qu’on en reste a ces accusations croisées, on ne parle pas a Dieu

Attention : il est parfaitement normal de porter devant Dieu les souffrances que nous
a infligées quelqu’un d’autre, de prier pour les victimes de l'injustice. Mais on peut
aussi passer son temps a se donner le beau réle, sans entamer, vraiment, un dialogue
avec Dieu qui nous emmene ailleurs.

Or le point de l'affaire, finalement, c’est que le publicain parle a Dieu. Et puisque j'ai
dit que le type qu’il représente est '’homme d’affaires sans scrupules, ici, tout d’'un
coup, il a des scrupules. Donc il s’adresse a Dieu, et méme il utilise un verbe assez
touchant. Il lui dit quelque chose comme : sois apaisé envers moi. Il ne fait pas
référence a une connaissance théologique. Il se place devant Dieu et il le sollicite en
tant que personne. Comme l'indique Frangois Bovon dans son commentaire de
I’évangile : « sois réconcilié avec moi, suggere moins la compassion que la fin d'une
vindicte et le rétablissement d’une relation ».

Et il y a méme un détail qui est frappant : le pharisien considere qu’il est proche de
Dieu et il n’arrive pas a lui parler ; le publicain se tient a distance et c’est cette distance
qui lui permet de parler a Dieu. Avec les autres, comme avec Dieu, il faut prendre la
mesure de nos différences, non pas pour en faire des titres de gloire, mais pour mesurer
ce qui nous mangque, ce qui nous sépare et parler aux autres et a Dieu, en esprit et en
vérité, non pas comme des donneurs de lecon, mais comme des personnes simples qui
ont besoin de la bienveillance et de la présence des autres. Cela vaut avec notre
prochain comme avec Dieu. Ne pas nous présenter comme suffisants (aux deux sens
du terme), mais reconnaitre notre besoin de la bienveillance de Dieu.

Et vous voyez qu’en creusant ce texte on trouve, comme je I’ai dit, progressivement, le
chemin de la rencontre avec Dieu. Et au fil de ce chemin, on le voit, on se dépouille, de
toute une série d’attributs qui structurent, qui remplissent, qui saturent, notre vie
quotidienne.

Celarejoint des blessures profondes qui nous égarent

Nos appartenances collectives se trouvent relativisées et remises en question. Et puis
il y a aussi des parametres individuels. Pourquoi est-ce qu'on a besoin de tous ces
« bidules » en temps normal ? Quels sont les ressorts qui sont en nous et qui donnent
autant de poids a ces appartenances collectives, a ces préjugés, a ces jugements
croisés ?

Alors 1a, d’'un coup, le texte m’a entrainé tres loin, tres profond. En effet, tout a coup,
en méditant sur ce texte, j'ai recu un coup au cceur en lisant autrement : « je ne suis



pas comme les autres ». Et ca a fait écho a des souvenirs d’autrefois lorsque je
ressentais confusément, justement, que je n’étais pas comme les autres. Et mon
premier ressenti n’était pas du tout une fierté, mais plutét une souffrance.

Bon, aujourd’hui, si je vous dis que je ne suis pas comme les autres, ca va vous faire
sourire, car vous en étes plus ou moins convaincus. J’ai un petit c6té bizarroide et hors
cadre qui est assez rapidement visible. Oui, j’ai fini par faire quelque chose de cette
différence. Mais je dirais qu’aujourd’hui je ne suis pas comme les autres, par certains
coOtés, mais que je me sens pleinement parmi les autres.

Mais je me souviens de ce sentiment récurrent d’étre décalé, dans ma propre famille,
d’avoir du mal a me faire comprendre. Et la tentation de I'isolement était bien présente.
Quand on est adolescent, c’est une réaction assez fréquente de penser que les autres
sont hors sujet. Mais ¢ca m’a poursuivi et je vois bien comment tout cela peut se
retourner en orgueil, en arrogance : ne pas étre comme les autres ... et c’est les autres
le probleme. Donc étre mieux que les autres, etc., et c’est parti.

Et qui m’a sorti de la ? Des enseignants, des responsables de jeunes, qui ont vu en moi
autre chose qu’'une bizarrerie et qui ont fait attention a moi. Qui ont apprécié ce que
cette bizarrerie pouvait produire. Et puis un thérapeute qui, en travaillant avec moi,
m’a montré que j’avais pris modele sur des personnes précises, sans doute pas mon
pere et ma mere, mais d’autres personnes de ma famille et que ma personnalité était
moins incompréhensible qu’on pouvait le penser.

Bref tous ces gens m’ont ramené vers les autres.

Je pense que chez moi cette perception a été plus aigué que la moyenne. Mais chacun,
au fond, sent la distance qui le sépare des autres.

Et que peut-on faire de cette perception ? Ou bien on s’enferme dans le sentiment de
sa supériorité ou bien on accepte la distance avec les autres et on leur parle a distance.
Et cela a des conséquences sur notre foi. Dieu n’est pas comme moi. Mais il est comme
ces adultes qui, bien que n’étant pas comme moi, m’ont tendu la main. Et je ne suis pas
comme Dieu. Une grande distance m’en sépare : pourtant je pense que nous pouvons
nous parler et qu’il m’accueille tout autre que je sois. Et c’est cela, profondément, la
grace.

Mais en venir a cette relation a Dieu, en laissant de coté toutes les protections, tous les
faux semblants, tous les reperes sociaux, tous mes préjugés de classe ... tout cela prend
du temps et c’est progressivement que cette parabole nous parle de la grace, a différents
niveaux.

Ala rencontre de Dieu, par-dela les obstacles qui nous encombrent

Et alors, je me suis avisé que ce texte était placé a c6té d’autres textes ot on nous parlait
d’autres chose qu’on se trouve bien de laisser de coté pour se présenter devant Dieu.
Le Pharisien était encombré de sa supériorité morale, de sa dignité religieuse et sociale.
C’était un personnage écouté et respecté. Apres, vient un homme riche qui veut entrer



dans le Royaume de Dieu et Jésus lui dit qu’il doit laisser de coté ses richesses pour le
suivre. Autre réalité dont on peut étre encombré.

Et méme Jésus, entre les deux textes, dit qu’il faut accepter de laisser de coté les faux
semblants de la vie adulte et redevenir comme des enfants. Non pas des étres
immatures, mais des personnes qui n’ont pas encore appris a jouer les roles sociaux
qui solidifient cette distance qui nous sépare des autres et de Dieu.

Et comment nous présenter devant Dieu, finalement ?
J’ai pensé aux paroles du Psaume 40 :
2 J'ai attendu, attendu le Seigneur : il s'est penché vers moi, il a entendu mon cri,

3 il m'a tiré du gouffre tumultueux, de la vase des grands fonds.

Il m'a remis debout, les pieds sur le rocher, il a assuré mes pas.
7 Tu n'as voulu ni sacrifice ni offrande, — tu m'as creusé des oreilles pour entendre—
tu n'as demandé ni holocauste ni expiation.

8 Alors j'ai dit : « Voici, je viens »

Voici je viens et devant Dieu nous sommes comme des enfants. Nous nous approchons
les mains vides. Oui, comme I’a écrit le prétre et poete Michel Scouarnec : « Au soleil
de 'amour, ne resteront que nos mains vides ».

Pourtant ce sont ces rencontres simples et dépouillées avec Dieu qui font de nous des
hommes et des femmes transformés. Le récit de I'évangile est une parabole. Mais je ne
peux pas m’empécher d’imaginer la fin de 'histoire. Je n’imagine pas le publicain
rentrant chez lui et reprenant sa vie comme avant. La seule chose qui nous transforme
vraiment, dans la vie, c’est 'amour que les autres nous portent et 'amour que nous
portons aux autres. Et quand nous venons devant Dieu les mains vides, qu’il nous
accueille dans 'amour de sa grace et que nous pouvons parler de la distance ot nous
nous trouvons de lui, nous repartons différents. La I'histoire s’arréte et ce sont des
personnages fictifs. Juste aprés on nous parle dun publicain réel, Zachée, transformé,
justement par 'amour du Christ. Il descend, lui, de I’ arbre ou il était perché, comme
un homme nouveau.

Nous redescendons, ainsi, chez nous, justifiés et quelque chose en nous a changé.

Frédéric de Coninck

26 octobre 2025






