eglise
protestante

Prédication Josué 24.14-29
La reconduite, c’est pas automatique !
Un engagement exclusif a renouveler

Vous connaissez ces abonnements a la reconduction tacite ? On s’abonne puis, tant qu’on on ne
dénonce pas le contrat, celui-ci continue de s’appliquer tel qu’il en a été décidé au départ. Il y a un
cOté tres pratique avec cela, je trouve. Mais en est-il avec la foi comme d’un contrat a reconduction
tacite ? Est-ce que c’est ca le secret de la réussite du projet ? Si on s’engage un jour a suivre Jésus-
Christ, n’y a-t-il plus besoin d’y penser par la suite, ¢a se fait tout seul ? La reconduite est-elle
automatique ?

Début septembre, nous avons été interpelés par des paroles de Jésus, qui disait que le suivre
réellement impliquait de renoncer jusqu’a sa propre vie. Pour mieux saisir ces paroles radicales de
Jésus, je nous ai invité a faire un voyage dans cette grande histoire de la Bible. Nous avons fait un
arrét au chapitre de création du monde par Dieu, monde alors parfait, puis au chapitre du mauvais
usage par ’homme de sa liberté qui a eu pour conséquences 1’altération de toute la création. Nous
avons vu que Dieu avait pour projet de restaurer sa création brisée, et pour cela, il a appelé un
homme Abram/Abraham. C’est a travers sa descendance que cette restauration aurait lieu. Puis avec
1’épisode de 1’appel de Moise, nous avons découvert la prochaine étape du plan, libérer un peuple,
qui, par sa vie de dépendance et d’obéissance au seul vrai Dieu, serait une source de bénédiction
pour toutes les autres nations. Le texte sur lequel nous allons méditer ce matin se situe a un moment
plus avancé encore. Ce peuple a été constitué, Dieu I’a libéré par la main de Moise, I’a nourri
pendant 40 ans dans le désert, 1’a guidé jusqu’au pays promis. Apres la mort de Moise, c’est sous la
conduite de son successeur Josué, que le peuple, grace a Dieu, gagne des batailles et s’installe dans
le pays. Ils se sont installés et se sont partagés celui-ci. Ce que nous allons lire est la derniere partie
du tout dernier discours de Josué.

Josué 24.14-28

En conséquence, poursuivit Josué, reconnaissez l'autorité du Seigneur, servez-le sans réserve, avec
fidélité. Débarrassez-vous des dieux que vos ancétres adoraient quand ils étaient de l'autre coté de
I'Euphrate ou en Egypte, et mettez-vous au service du Seigneur. 15Si cela ne vous convient pas de
servir le Seigneur, alors choisissez aujourd'hui les dieux auxquels vous rendrez votre culte : par
exemple ceux que vos ancétres adoraient de I'autre coté de I'Euphrate, ou ceux des Amorites dont
vous habitez le pays. Mais ma famille et moi, nous servirons le Seigneur. »

16Le peuple répondit : « Il n'est pas question que nous abandonnions le Seigneur pour nous mettre
au service d'autres dieux ! 17Car c'est le Seigneur notre Dieu qui nous a libérés, nos péres et nous,
de l'esclavage d'Egypte, et nous savons les grands prodiges qu'il a accomplis alors. C'est lui qui
nous a protégés tout le long du chemin que nous avons parcouru et au milieu de tous les peuples
dont nous avons traversé le territoire. 18C'est lui qui a repoussé devant nous tant de peuples, en
particulier les Amorites qui vivaient dans ce pays. Nous donc aussi nous servirons le Seigneur, car
c'est lui qui est notre Dieu. »

19Alors Josué dit au peuple : « Vous ne serez pas capables de servir le Seigneur car c'est un Dieu
saint et il exige d'étre votre seul Dieu. Il ne supportera ni vos révoltes ni vos fautes. 20 Si vous
I'abandonnez pour adorer des dieux étrangers, il se retournera contre vous, vous fera du mal et
vous exterminera, aprés vous avoir fait tant de bien. » — 21« Mais non, répondit le peuple, c'est
bien le Seigneur que nous servirons. » 22 Josué reprit : « Vous étes donc vos propres témoins :
vous avez choisi vous-mémes de servir le Seigneur. » — « Oui, déclarerent-ils, nous en sommes




témoins. » — 23« Alors, dit Josué, débarrassez-vous des dieux étrangers qui se trouvent chez vous
et attachez-vous de tout votre cceur au Seigneur, le Dieu d'Israél. » 24Le peuple lui répondit : «
Oui, nous voulons servir le Seigneur notre Dieu et écouter sa voix ! »

25Ce jour-la, a Sichem, Josué lia le peuple par un engagement solennel. Il établit pour le peuple
des lois et des regles de conduite, 26et les inscrivit dans le livre de 1'enseignement de Dieu. Puis il
prit une grande pierre et la dressa sous le chéne, au sanctuaire du Seigneur. 2711 dit ensuite aux
Israélites : « Regardez bien cette pierre : elle servira de témoin a notre sujet, car elle a entendu
toutes les paroles que le Seigneur nous a dites. Oui, elle sera un témoin contre vous pour vous
empécher d'étre infidéles a votre Dieu. » 28Alors Josué renvoya le peuple et chacun retourna dans
la part de terre qui lui revenait.

1) Et maintenant... on continue ensemble ?

Dans les 13 premiers versets, Josué a rappelé les hauts faits de Dieu pour eux. Mais en réalité, ces
paroles sont celles de Dieu lui-méme. Josué débute son discours par la formule « Ainsi parle
I’Eternel », formule typique des paroles prophétiques. D’une certaine facon c’est Dieu qui se
présente devant son peuple rassemblé et qui lui dit : voila tout ce que j’ai accompli pour vous, j’ai
réalisé toutes les promesses que j’avais faites a Abraham, et maintenant vous, qu’allez-vous faire ?
Me serez-vous fideles ? Ou bien vous attacherez-vous a d’autres dieux ? Il est important de noter
qu’ici ce n’est pas un premier engagement mais un renouvellement de 1’engagement. Le peuple
c’était déja engagé envers Dieu (a travers leurs peres, au mont Sinai) et eux-méme juste avant la
mort de Moise s’étaient déja réengagés. Alors pourquoi Dieu leur fait-il une telle demande ? Mon
hypothese est la suivante : pour eux s’ouvre une nouvelle ere de leur histoire avec de nouveaux
défis. Jusque-la leur défi avait été de compter sur Dieu pour étre délivrés de leurs oppresseurs
extérieurs, ils avaient dfi avoir le courage de quitter I’Egypte, d’apprendre a connaitre la loi de Dieu,
et d’accepter de mener des batailles en Canaan. Dans cette nouvelle phase, ils vont devoir obéir au
long terme a Dieu, dans un nouveau milieu de vie, de nouveaux enjeux et de nouveaux défis. Dans
ces circonstances, ils doivent renouveler leur engagement envers Yahvé, prendre conscience tout a
nouveau a qui va leur allégeance.

Je me souviens d’une femme que j’ai eu 1’occasion de suivre il y a quelques années. Cette femme,
chrétienne de fraiche date, avait vécu une libération dans nombreux aspects de sa vie lorsqu’elle
avait rencontré personnellement Jésus. Lorsqu’elle avait compris le message de 1’évangile et 1’avait
accepté pour elle-méme, elle s’était sentie revivre, réconciliée avec elle-méme, sa vie avait changé
du tout au tout. C’était si beau de la voir ainsi rayonnante. Puis des difficultés nouvelles avaient
surgies dans sa vie et cela 1’avait déstabilisée. Elle était venue me voir inquiéte : est-ce que c’est
normal ? Elle pensait, qu’une fois la grace en Jésus recue, le chrétien vivait dans un état permanent
d’euphorie de la libération, que plus aucun combat n’était a mener. Comme le peuple d’Israél dans
notre texte, Dieu 1’avait libérée de nombreux ennemis extérieurs puissants qui 1’oppressaient et
I’enfermaient (pour elles, ces ennemis avaient été 1’occultisme, la dépendance aux drogues dures et
les relations toxiques). Sa conversion avait eu un effet « wouahou », mais elle n’était pas préparée a
la suite. Elle était entrain de découvrir qu’une fois le premier engagement pris, et la libération
vécue, s’ouvrait un long chemin, le chemin de I’obéissance dans la persévérance, une autre phase de
vie, au défi différent, celui de I’idolatrie de son propre cceur. Dans ces circonstances nouvelles, sa
confiance en Dieu avait besoin d’étre réaffirmée.

Nos vies sont jalonnées de changements, parfois importants (un mariage, une naissance, une
rupture, un deuil), parfois plus ténus (un environnement qui change, ...), mais toujours cela
nécessite un réajustement, et cela impacte la vie spirituelle, notre chemin avec Dieu. Alors la
question doit se poser : comment ma relation a Dieu est-elle impactée ? Qu’est-ce que cela signifie
de suivre Dieu dans cette nouvelle situation ?



Dans les versets 16 a 19, le peuple d’Israél répond avec un grand enthousiasme ! Ils le font, car ils
reconnaissent que c’est bien 1’Eternel qui a opéré toutes ces délivrances, et non les autres dieux...
mais continueront-ils a voir Dieu durant cette nouvelle phase ? Ou bien attribueront-ils a d’autres
dieux, les bienfaits nouveaux que seul I’Eternel pourtant, accorde ?

2) Continuer ensemble induit I’exclusivité.

La réponse de Josué semble étrangement décourageante. Pourquoi Josué est-il si décourageant ? Et
pourquoi Dieu se retournerait-il contre le peuple ? En réalité, ces paroles ne sont pas la pour les
décourager, mais au contraire pour les encourager afin qu’ils aient une chance que cet engagement
porte ses fruits. Ce sont des paroles d’avertissement. Par ces paroles, Josué les renvoie premier de
tous les commandements du décalogue « Je suis le Seigneur ton Dieu, (...) 3Tu n'adoreras pas
d'autres dieux que moi ». Le risque pour eux est de croire qu’il peuvent se fier a I’Eternel et puis en
méme temps aux autres dieux. » et aux clauses de 1’alliance entre Dieu et son peuple. Selon cette
alliance, le peuple ne sera préservé du mal que s’il s’attache a Dieu seul. S’il s’attache aux faux-
dieux, il sera détruit avec eux.

A I’époque de Josué, le monothéisme était percu comme étrange et risqué. Avoir un panthéon de
dieux était source de sécurité. On était plus prompt a ajouter a ses pratiques, les dieux des autres,
plutét qu’a se fier & un seul Dieu. Le monothéisme était une folie ! L’Eternel exige 1’exclusivité.
Pourquoi ? Car Israél doit comprendre quelque chose qui n’est pas intuitif, 1’enjeu n’est pas
d’adorer un Dieu plus fort que les autres, mais de comprendre que ce Dieu 14 est le seul Dieu. Esaie
45.8 « Le Seigneur, c'est moi et personne d'autre. A part moi, il n'y a pas de Dieu. » Pratiquer le
compromis les détruira, les faux-dieux rassurent mais ils apportent une sécurité illusoire et fragile.

Qu’en est-il de nous? Je crois que nous avons un probléme encore plus grave que ces gens. A
I’époque de Josué, les dieux étaient nommeés et assumés comme tel. Baal était un dieu de la nature,
on espérait de lui la pluie qui fertilise la terre qui produirait la richesse. Astarté, Ashéra ou encore
Anat étaient des déesses de la sexualité (fertilité) et de la guerre, on espérait de nombreuses
naissances et des victoires militaires qui produirait pouvoir et richesse. Nous avons, nous aussi, des
dieux de la fertilité, de la richesse, de la productivité et de la sécurité, mais nous avons un second
probléme, nous ignorons que nous les adorons comme de faux-dieux.

Timothee Keller 1’exprime ainsi dans son livre les idoles du coeur : « Nous ne briilons pas
d’encens devant I’image d’Artémis mais, quand [’argent et la carriere prennent des proportions
incommensurables, nous accomplissons une sorte de sacrifice d’enfants, en négligeant nos familles
et nos communautés afin d’arriver en haut de I’échelle financiére et professionnelle » « Tout peut
servir d’idole, surtout les meilleures choses de la vie » il dit encore : « Une idole est tout ce que
vous contemplez en vous disant au fond de votre cceur : « Si seulement je 1’avais, alors ma vie
aurait un sens. Je saurais que je vaux quelque chose et je me sentirais important et en sécurité »

Notre société aussi déteste le monothéisme. Elle déteste se confier en une seule chose. Nous nous
confions dans de nombreuses choses, dans notre argent, notre réussite, nos relations, notre
réputation, nos talents... la non-exclusivité, et la multiplication des supports est méme dans
beaucoup de domaines une bonne idée. Dans la gestion de nos ressources, on nous apprend que la
sagesse consiste a ne pas mettre tous nos ceufs dans le méme panier, n’est-ce pas ? Notre vie entiere
est configurée selon ce raisonnement « sage ». Il n’est donc pas étonnant que nous soyons enclin a
fonctionner selon le méme principe en ce qui concerne notre vie spirituelle sans nous en rendre
compte. Nous ajoutons le Dieu de la Bible a notre panthéon de petits dieux rassurants. Mais avec
Dieu c’est non. Soit on reconnait que tout ce que nous sommes et ce que nous avons nous vient de
Dieu et dépend de lui, soit nous sommes idolatres. Et ne croyons pas que nous pouvons faire
semblant. On ne peut pas vraiment le cacher, car la réalité de notre attachement se verra dans la
facon dont nous gérerons notre vie, nos relations, notre rapport a notre argent, nos réussites et nos



échecs. Donc, tout comme pour Israél dans notre texte, de nous aussi Dieu exige I’exclusivité. Il a
tout le droit de le faire, car il est le seul véritable Dieu. Et contrairement a nos autres petits-dieux,
lui seul est totalement fiable. Il est ce rocher siir et solide sur lequel on peut réellement s’appuyer.
Quel est notre rapport aux bonnes choses de notre vie ? Deviennent-elles pour nous le fondement de
notre identité, de notre valeur et de notre épanouissement de notre sécurité ? Si c’est le cas, alors
c’est un piege pour nous comme cela 1’était pour Israél hier. Sommes nous prét a tout confier a
Dieu ? A faire dépendre tout ce que nous sommes de Dieu seul ?

3) Du concret s’il vous plait.

Israél, une fois averti par Josué, réitere par deux fois son désir d’engagement. Et la encore, Josué
n’en reste pas a des paroles, il exige du concret tout de suite (verset 23). Ce que Josué dit ici, veut
dire que malgré leurs premiers engagements, 1’idolatrie était encore présente au milieu d’eux. Il doit
y avoir du changement des maintenant, cela ne doit pas étre des paroles en 1’air.

Dans la premiére partie de ce texte, Josué s’était posé en exemple. Il avait affirmé son choix de
fidélité. Son exemple peut les aider. Dans la derniére section de notre texte, Josué donne au peuple,
un autre élément important pour tenir ferme dans leur engagement : des témoins. Josué concrétise
physiquement le renouvellement de 1’alliance. A cette époque, on érigeait des pierres comme
témoignage d’un évenement ou d’un engagement. C’est ce que Josué fait, puis il écrit les termes de
I’engagement. Mais c’est aussi le peuple lui-méme, maintenant qu’il est averti, qui devient un
témoignage pour lui-méme. Ces témoins ont pour but d’étre une aide concréete afin de tenir ferme
dans la fidélité. Mais cela peut devenir un témoin a charge s’ils rompent leur engagement.

Notre situation est différente, et pourtant nous avons nous aussi besoin de témoins en soutien. Et
nous en avons. Nous avons une Parole écrite (la Bible) nous avons un peuple (I’Eglise) qui
témoigne, et nous avons des signes (la céne)... Si ces témoins sont tres utiles, il ne sont pas
suffisants. Ils ont le pouvoir de nous amener a rencontrer Dieu et a prendre conscience du mal qui
nous ronge, a nous inviter a nous engager pour la premiére fois, ou a renouveler notre engagement,
mais pas le pouvoir de régler 1’idolatrie de notre cceur. Seul Dieu peut résoudre le probléme de notre
idolatrie intérieure (de notre attachement inadéquate aux bonnes choses de la vie) d’ou I’importance
de I’exclusivité. Israél va faire 1’expérience de 1’utilité mais aussi de ’insuffisance de ces témoins.

Dieu a pour cela envoyé son Fils. C’est avec lui que cela devient possible. Paul 1’affirme en
Romains 8.3 « Dieu I’a fait : il a envoyé son propre Fils avec une nature semblable a celle des
hommes pécheurs et, pour régler le probleme du péché, il a exécuté sur cet homme la sanction
qu’encourt le péché ». Lorsque nous lui confions notre vie, Dieu il ne fait pas que nous libérer de
nos oppresseurs, il nous accompagne, et si nous sommes unis a lui en Jésus-Christ, nous pouvons
prendre pour nous les paroles Paul aux Philippiens « Et, j’en suis fermement persuadé : celui qui a
commencé en vous son ceuvre bonne la poursuivra jusqu’a son achévement au jour de Jésus-
Christ. » (Philippiens 1.6)

Conclusion

1. Dieu ne veut pas seulement nous libérer des choses extérieures qui nous oppressent, mais aussi de
I’idolatrie de notre cceur. Dieu veut I’exclusivité : Quelles sont nos idoles a nous ? Quels sont les
domaines dans lesquels il me semble que Dieu n’est pas « suffisant »... Pourquoi ?

2. Chaque jour de la vie a ses propres défis, nous sommes en évolution constante et cet engagement
que nous prenons envers Dieu peut s’effriter... et quand nos circonstances changent, nous avons
besoin de requestionner notre engagement : Au point ou j’en suis aujourd’hui, est-ce que je suis
prét a mettre ou remettre ma confiance en Dieu pour tous les aspects de ma vie ? Comment cela
pourrait-il se concrétiser des aujourd’hui ?



Posons-nous les méme questions, mais pour la vie de notre Eglise :

En partageant la Bible, en témoignant de notre foi, en pratiquant notre culte, en étant comme une
famille unie, nous sommes des témoignages vivants qui aident a tenir ferme. Nous sommes
encouragé a le vivre, c’est profondément utile ! mais en faisons-nous une idole ? comme si tout
dépendant de cela ? Ou bien est-ce que nous nous confions entiérement notre Eglise et les gens qui
a cotoient en ce Jésus, seul capable de nous sauver des dangers extérieurs comme de nous-méme ?

Anne-Claire Lem, pasteure



