eglise
protestante

Lc 23.33-43 Le «bon larron » : le seul qui a vu Jésus comme roi au moment
de la croix

Lisons déja le texte :

Lc 23.33 Arrivés au lieu dit « le Crane », ils I'y crucifierent ainsi que les deux malfaiteurs, 1'un
a droite, et I'autre a gauche. 34 Jésus disait : « Pere, pardonne-leur, car ils ne savent pas ce
qu'ils font. » Et, pour partager ses vétements, ils tirérent au sort. 35 Le peuple restait 1a a
regarder ; les chefs, eux, ricanaient ; ils disaient : « Il en a sauvé d'autres. Qu'il se sauve lui-
méme s'il est le Christ de Dieu, I'Elu ! » 36 Les soldats aussi se moquerent de lui : s'approchant
pour lui présenter du vinaigre, ils dirent : 37« Si tu es le roi des Juifs, sauve-toi toi-méme. »
38 Il y avait aussi une inscription au-dessus de lui : « C'est le roi des Juifs. »

39 L'un des malfaiteurs crucifiés l'insultait : « N'es-tu pas le Christ ? Sauve-toi toi-méme et
nous aussi ! » 40 Mais l'autre le reprit en disant : « Tu n'as méme pas la crainte de Dieu, toi
qui subis la méme peine ! 41 Pour nous, c'est juste : nous recevons ce que nos actes ont mérité
; mais lui n'a rien fait de mal. » 42 Et il disait : « Jésus, souviens-toi de moi quand tu viendras
comme roi. » 43 Jésus lui répondit : « En vérité, je te le dis, aujourd'hui, tu seras avec moi dans
le paradis. »

On le voit : le ministere public de Jésus se termine dans la controverse et la contestation. Je
parle du ministere public, car Jésus ressuscité apparaitra a un grand nombre de personnes.
Une fois, comme I’a écrit Paul, a plus de 500 freres a la fois. Mais il n’apparaitra plus en public.

Pourquoi est-ce que I'on nous propose de lire ce texte aujourd’hui ? Je vais le dire. Mais pour
I'instant, portons attention a ce qui divise les personnes a ce moment-la. Et Luc insiste
particulierement sur la question de savoir si Jésus était roi.

Roi ou pasroi ?

Le peuple observe sans trop rien dire. Les chefs du peuple ricanent. S’il est le Christ (c’est-a-
dire celui qui a recu 'onction royale, le messie), c’est le mot qu’ils emploient et, donc, s’il est
roi, qu’il se sauve lui-méme. Sous-entendu, un roi a les moyens d’obtenir ce qu’il veut. Les
soldats font écho. Comme ils sont romains, ils ne parlent pas de messie, mais de roi. Et un des
malfaiteurs fait chorus. Bref, comme I'a chanté Georges Brassens (surprise!) le Christ se
trouve face « a la canaille et 1a racaille réunies ». Tous ont dans I'idée que s’il est roi, il doit étre
en mesure de se tirer de la. Et, donc, s’il ne parvient pas a se tirer de la c’est qu’il n’est pas roi.

Le peuple, lui, n’en sait trop rien. Il attend de voir. Luc ajoute, dans les versets qui suivent une
indication : « Tous les amis de Jésus, ainsi que les femmes qui I'avaient accompagné depuis la
Galilée, se tenaient a distance et regardaient » (v 49).

Ils ne savent pas trop quoi penser non plus, méme s’ils sont surtout tristes. Le centurion qui
dirige 'opération lui voit un peu plus clair. Il dit : « Certainement cet homme était juste ! » (v
47). Mais il ne va pas dire, quand méme, que Jésus était roi.




Pourtant, Luc insiste, au-dessus de la croix, il y avait un écriteau sur lequel était inscrit : « C’est
le roi des Juifs » (v 38).

En fait, au milieu de toute cette confusion, de ces interrogations, de ces sarcasmes, il y a une
seule personne qui voit clair. C’est celui que 'on appelle « le bon larron » qui se tourne vers
Jésus et lui dit : « Jésus, souviens-toi de moi quand tu viendras comme roi » (v 42).

Manifestement le « bon larron » a vu, a ce moment-la, quelque chose que les autres n’ont pas
vu. Il a vu Jésus comme roi.

Et Luc, on le comprend, insiste sur ce moment final et sur la question, finalement cruciale (!)
a ses yeux : en quel sens pouvait-on dire que Jésus était roi ? D’ailleurs, quand Luc écrit, a la
suite de son évangile, les Actes des apotres, il rapporte le discours de Pierre a la foule, le jour
de la Pentecote. Pierre dit que Dieu a fait asseoir Jésus sur le tréne de David et il conclut :
« Dieu I’a fait Seigneur et Christ, ce Jésus que vous avez crucifié » (Ac 2.36).

Mais Luc situe bien la pierre d’achoppement : pour la plupart des personnes, on ne pouvait
pas attribuer le titre de roi a Jésus qui ne se comportait pas comme un roi et qui n’a pas exercé
la moindre résistance lors de son arrestation.

On pourrait, a la rigueur, comme le centurion dire qu’il s’agissait d’un juste et le mettre en
exergue comme un exemple de plus de la justice toujours bafouée. Mais, roi, c’est autre chose.

Qu’a donc vu le bon larron pour que Jésus lui parle d’aujourd’hui : aujourd’hui tu seras avec
moi dans le paradis ?

Les mauvaises compréhensions de la royauté de Jésus
Pour les gens de I’époque de Jésus, c’était difficile a comprendre et, en fait, au fil de I'histoire

de I’église, ca a toujours été difficile a comprendre. On a régulierement cherché a rapprocher
la royauté du Christ du pouvoir temporel.

Par exemple, dans une des chapelles de la cathédrale de Burgos, en Espagne, il y a une
représentation de la croix avec les deux larrons.

¥ ‘,f!‘ ; .
.ma.

C’est intéressant : on voit le « bon » larron se tourner vers Jésus et I'implorer,




tandis que le « mauvais » larron, s’agite, continue a raler, a protester et a invectiver Jésus.

Mais, ce que souligne cette sculpture, c’est plus la repentance du bon larron que sa
proclamation de Jésus comme roi.

Parce que, pour ce qui était de Jésus comme soutient du pouvoir temporel et des armées
chrétiennes, il y a une autre chapelle ou on voit la statue de Saint-Jacques en train de tuer les
maures, suivant la légende qui voulait qu’il soit surgi de sa tombe pour venir secourir les
armées espagnoles (réputées chrétiennes) en train de chasser les maures (classés comme
musulmans) d’Espagne.

C’est que 'on a appelé, ensuite, le « matamore », le tueur de maures, en espagnol. Et 13, sans
doute, les gens célébraient le Christ roi, le Christ qui avait appuyé leurs armées pour
reconquérir 'Espagne occupée par les Arabes.

Et c’est souvent ce que I'on imagine quand on parle du Christ roi : le Christ qui vient en appui
des chrétiens pour leur donner la victoire temporelle, pour soutenir leurs projets, pour détruire
leurs ennemis, etc.



La féte ambigué du Christ roi, et sa transformation bienvenue en méditation sur le Christ roi de
UUnivers, a la fin des temps.

Et je vous raconte tout cela parce qu’on arrive au dernier dimanche de ’année liturgique. La
semaine prochaine, c’est le début de I’avent.

Et, depuis pas tres longtemps, en fait, on a décidé de terminer I'année liturgique par le theme
du Christ roi de I'Univers. Une fois que 'on a parcouru ’'année, on se projette vers I’avenir et
la perspective du Christ, tout et en tous, du Christ révélé comme roi de I'univers.

C’est une belle maniére de terminer I'année liturgique avant de repartir depuis le début :
l’avent, et la venue de Jésus sur Terre. Mais, en fait, c’est une idée qui avait mal commencé. Il
y a, a peu pres cent ans, un pape (Pie XI), voyant que le christianisme était en perte de vitesse
a instauré une féte du Christ roi pour marquer le coup et tenter un rappel a 'ordre. Mais tout
cela était complétement ambigu. C’est une bonne illustration de ce que je dis : le catholicisme
auquel pensait Pie XI confondait la seigneurie de Jésus-Christ avec le pouvoir temporel. Et il
sautait du Christ roi a la défense des monarchies, un peu partout dans le monde, en
soupc¢onnant tout ce qui avait trait aux démocraties. C’est vers cette époque, aussi, que I'on
construit a Rio de Janeiro la statue du Christ rédempteur qui domine la ville. Au Portugal, on
a fait une statue du méme genre que I'on appelle le Christ roi. Mais c’est de plus en plus
ambigu : c’était une maniére, pour I'Eglise catholique, de célébrer son soutien au régime
autoritaire de Salazar au Portugal : « le Christ est roi et vous devez obéir ».

Mais si on en est venu a ce dimanche du Christ roi de I'Univers, c’est parce qu’il y a eu, au sein
méme du catholicisme, des interrogations et des critiques sur la maniere de comprendre la
royauté de Christ. Au moment, notamment, du concile de Vatican II, les catholiques eux-
meémes ont remis en question cette féte. Ils ont cherché un theme qui rejoignait davantage les
autres confessions chrétiennes et qui était moins marqué par des options politiques sous-
jacentes. Donc on a déplacé la féte a la fin du calendrier liturgique : cela fait une ouverture vers
l’avenir, vers la fin des temps, et on parle du Christ roi de I'univers, dans son ensemble et non
pas protecteur des rois terrestres.

Mais ce dérapage sur le theme du Christ roi est une péripétie qui renvoie a des ambiguités dont
toute l'histoire de 1’église est remplie. Christ est Seigneur, Christ est roi. Mais, dans quel sens
peut-on, doit-on, dire que Christ est roi ? Méme aujourd’hui lorsque nous chantons Christ est
roi, je me demande parfois ce que chacun pense.

En tout cas, quand on est passé a I’élargissement « Christ roi de I'Univers », plutot que « roi
sur un territoire donné », on a pris cette question au sérieux : dans quel sens dire que Christ
est roi ? Et, voila pourquoi, ce dimanche, on nous propose de lire, pour la derniere fois (fin de
I’année dite « C ») I’évangile de Luc, et cette question finale que nous pose I’évangile de Luc :
comment ? de quelle manieére ? est-ce que Jésus est roi ?

Comment, de quelle maniere, est-ce que Jésus est roi ?

Et je pense que Luc ne manie pas seulement le paradoxe du roi fort parce qu’il est faible. Il
pense aussi que Jésus est bel et bien roi, mais qu’il exerce sa royauté d’'une maniere
particuliere.

Dans le discours de Pierre, le jour de la Pentecote, dont j'ai déja parlé, Pierre dit aussi : « Cet
homme, Jésus-Christ, selon le plan bien arrété par Dieu dans sa prescience, vous l'avez livré



et supprimé en le faisant crucifier par la main des impies ; mais Dieu I'a ressuscité en le
délivrant des douleurs de la mort, car il n'était pas possible que la mort le retienne en son
pouvoir » (Ac 2.23-24).

Et c’est cette formule qui me frappe : « il n’était pas possible que la mort le retienne en son
pouvoir ». Il y avait en Jésus, en Dieu incarné, une telle force de vie qu’elle ne pouvait, en
aucun cas, étre dominée par la mort.

Et si on compare la vie de Jésus a la statue du Saint-Jacques tueur de maures, on se rend
compte que Jésus a, pendant tout son ministére, donné la vie, insufflé de la vie dans des
situations marquées par la mort. Tandis que le Saint-Jacques de la cathédrale de Burgos
gouverne en donnant la mort.

Peut-on étre roi en donnant la vie ? C’est la 'option suivie par Jésus : il est au milieu de nous,
la présence du Dieu créateur qui souffle la vie au milieu de la mort.

Il est le Dieu d’amour, qui vient vers nous par amour, nous sauve de notre détresse, de nos
errements et de nos péchés, par amour, et qui nous insuffle la vie. Il est ce roi serviteur qui
exerce son pouvoir en nous donnant, en nous redonnant la vie.

Le retour au roi serviteur qui donne la vie, puis le basculement, a nouveau, vers la confusion avec
le pouvoir temporel : des allers et retours réguliers dans Uhistoire de U'église

Au XIIIe siecle, Francois d’Assise a redécouvert ce christianisme de service, ce porteur de vie.
Cent ans plus tard, alors que les franciscains commencaient a étre pris au sérieux, on a
demandé a Giotto de faire des fresques sur la vie de Francois, a Assise. Un peu plus tard, on
lui a demandé de décorer une chapelle a Padoue, pres de Venise.

Et 13, il nous montre des échanges de regards puissants entre les personnes, entre Jésus et ses
auditeurs et méme entre les anges. Par exemple, dans cette représentation du lavement des
pieds, Jésus sourit a Pierre, avec un regard bienveillant. Pierre, de son coté, scrute le visage de
Jésus en se demandant ce que tout cela signifie.

Mais le mouvement franciscain lui-méme, au fil de son institutionnalisation, a fini par
embarquer le Christ dans les enjeux de la puissance politique. Cent ans apres la chapelle de



Padoue, un groupe franciscain demande a Pierro della Francesca de représenter des épisodes
de la vie de 'Empereur Constantin accédant a la puissance militaire grace a 'appui de la croix
(a Arezzo en Toscane). On voit ici un tableau ou Constantin, a la téte de ses troupes, brandit la
croix qui lui est apparue en songe.

Et les franciscains font cela pour soutenir les projets de croisade qui sont a I’étude a ce
moment-la. On retombe dans les figures du matamore.

Et nous ? Est-ce que nous ne sommes pas tentés aussi par les raccourcis ? Est-ce que I’on n’est
pas régulierement frustré par un Dieu qui n’agit pas plus directement, qui ne vient pas dégager
le terrain et nous débarrasser de nos ennemis plus souvent ? On s’interroge. Que fait Dieu ?

Pourquoi passe-t-on aussi facilement d’un Dieu qui accepte de mourir pour nous, a un Dieu qui
nous encourage a tuer, ou, au moins, a user de notre pouvoir ?

Pourquoi ? Eh bien je pense que c’est par manque de foi. On pense que Dieu n’agit pas
efficacement et on agit a sa place.

Or, entrer dans le Royaume de Dieu, c’est laisser Dieu agir a sa maniere, et pas nous comporter
comme des rois (petits ou grands).

Et c’est ce que fait Jésus : il accepte de mourir, méme si cela lui cotlite énormément, parce qu’il
a confiance que Dieu va le ressusciter des morts. Et il fait ce détour énorme, par I’action de
Dieu, sans se faire justice lui-méme, sans agir directement lui-méme.

C’est 1a tout I'enjeu : ou bien on laisse Dieu agir a sa maniere, on dépend de ce qu’il fait, ou
bien on fait tout nous-mémes en pensant, a tout hasard, que Dieu nous bénit.

Or, quand on y réfléchit, Jésus n’a jamais rien fait tout seul. Toujours il a invoqué le Pére pour
agir. Il s’en est remis au Pere. Il disait aux gens : ta foi t’a sauvé. Il ne disait pas : je t’ai sauvé.
Jésus s’appuie toujours sur le Pere.

Et c’est le sens de la priere. Dans tout ce que nous faisons, nous nous en remettons a Dieu et
nous sommes dépendants de sa réponse. Et, ou bien nous lui faisons confiance, nous pensons
qu’il voit clair. Ou bien nous nous passons de son avis, et nous allons de ’avant en pensant le
servir, en pensant savoir mieux que lui-méme ce qu’il veut.



Mais la puissance de vie de Dieu ne se liberera que si nous le laissons agir. Sinon nous ne ferons
que contraindre et semer la mort.

Et d’ailleurs, Jésus ne dit jamais qu’il est roi. Il parle du Royaume de Dieu. Mais c’est un
Royaume ou il nous invite a entrer sans nous comporter comme le roi. Il ne devient roi, il n’est
vraiment intronisé, qu’au moment de sa mort et de sa résurrection. C’est justement dans ce
geste d’abandon qu’il devient vraiment roi.

Et ce que voit le « bon » larron, sur la croix, c’est que 'histoire n’est pas terminée. Dune
maniere ou d'une autre, il voit qu'au travers de Jésus il y a une présence, un Royaume en
marche, qui n’est pas effacé par la croix. De méme que le centurion voit qu’il y a autre chose
que quelqu’un en train de mourir.

Et, donc, si nous voulons porter la vie de Dieu, la puissance créatrice de Dieu, cette puissance
unique et sans égale, nous devons lui laisser la place.

En fait Jésus a de multiples reprises, parle de la parole de Dieu, de I'action de Dieu, comme
d’'une semence, d’une force qui germe ... mais qu’il faut avoir la patience de laisser germer.

Confier a Dieu la fécondité de ce que nous prenons la peine de faire
Mais alors, comment agir ? Cela ne veut pas dire rester les bras croisés. Jésus n’était pas passif.

Cela veut dire porter la vie, sans menacer les autres s’ils ne recoivent pas la vie que nous leur
proposons, sans user des forces de mort pour annoncer la vie du Christ.

Je vous propose la lecture du texte ci-dessous, qui m’inspire souvent

« Qu’il s’agisse de construire son identité nouvelle, de réussir son couple, d’éduquer ses
enfants, d’améliorer le climat d'un groupe de travail ou d'une association, de faire marcher la
communauté, il y a des moyens concrets a mettre en ceuvre, des initiatives a risquer, des
décisions a prendre, des choix a faire, du travail a fournir courageusement et patiemment. Et
en méme temps, LAISSER DIEU faire le reste a sa maniére. Etre actif et passif, pas 'un sans
lautre. Il faut les deux successivement et méme simultanément. C’est la grace de Dieu qui fait
vraiment aboutir les affaires importantes. Encore faut-il se disposer activement a recevoir cette
grace qu’on ne peut se donner a soi-méme. On nous a souvent dit qu’il faut laisser agir Dieu.
Sans doute, mais Dieu agit a 'intérieur de ’'homme qui agit. Il féconde ses actions. Laisser
Dieu agir, c’est lui confier la fécondité de ce que nous prenons la peine de faire. Conjuguer
activité et passivité dans la priere comme dans ’action, voila I'union a Dieu en toutes choses !
Celle-ci est source de paix et peut conduire tres loin : aux plus grandes conversions et
transformations intérieures, libérant les plus grands projets, comme a ces cinq mille hommes
(sans compter les femmes et les enfants) qui « mangerent et furent rassasiés » parce que
quelquun d’avisé avait pris la peine d’apporter et de sortir de son sac cinq pains et deux
poissons. » (Edouard O’Neill — « La grace d’agir »)

Laisser Dieu féconder ce que nous prenons la peine de faire... C’est cela qui peut étre frustrant
dans la priére : nous devons a un moment laisser Dieu agir. Nous devons nous arréter.

Mais la tentation du matamore est toujours la.

Alors oui, la croix est le symbole de la justice toujours bafouée. Mais le dernier mot n’est pas a
la justice toujours bafouée. Le Dieu créateur est toujours la et la vie est plus forte que la mort.
Il y a toujours une force de vie qui resurgit la ot les forces de mort semblent prendre le dessus.
Et qui le voit ?




Le larron qui a vécu dans I'injustice voit enfin de ses yeux la justice et cette justice a les traits
de ’amour qui I’accueille au-dela de la mort. Le centurion qui manie la force armée la voit dans
la figure de celui qui refuse d’étre le matamore, qui voit au-dela de la victoire de la force
militaire.

Alors peut-étre que ce matin la seule priere que nous nous sentons capables de faire, au milieu
de nos insuffisances et de nos limites c’est la priere du bon larron : « Jésus, souviens-toi de
moi quand tu viendras comme roi ».

A cette priere Jésus répond : c’est aujourd’hui. C’est aujourd’hui déja que la force créatrice de
Dieu s’exerce, que les forces de vie surnagent au milieu des forces de mort, méme si Jésus n’est
pas encore tout et en tous. Mais c’est aujourd’hui.

Frédéric de Coninck



