
Unis par un même appel, un même Seigneur et sauveur Jésus-Christ, et un

même but, la consécration 
Romains 1.1-7

Depuis  le  mois  de  septembre,  je  vous  ai  proposé  un  petit  voyage  dans  l’histoire  du  plan  de
sauvetage de l’humanité par Dieu. Nous avons vu la création belle et bonne de Dieu, puis l’entrée
de la mort dans le monde suite au mésusage par l’humain de sa liberté. Nous avons en même temps
pu remarquer la promesse par Dieu d’une solution dans le futur grâce à la descendance humaine.
Nous avons médité  l’appel  d’un homme Abraham dont la  descendance serait  porteuse de cette
promesse. Nous l’avons vue s’accomplir en partie avec la création du peuple d’Israël, dirigé par
Moïse, choisi par Dieu pour cette tâche, un peuple consacré à Dieu, qui devait être lumière des
nations. Nous avons vu ce peuple en difficultés pour remplir sa vocation, jusqu’à ce qu’il rejette
clairement le règne direct de Dieu sur lui et demande un roi à la manière humaine, ce que Dieu leur
a accordé.  Grâce à  la  méditation  d’un texte  d’Ézéchiel,  nous avons fait  le  bilan de la  royauté
humaine, bilan catastrophique ! Mais Dieu annonçait en réponse qu’il viendrait lui-même prendre
soin  de  son  peuple.  En  enfin  la  semaine  dernière,  lors  de  notre  fête  de  Noël,  nous  avons  eu
l’occasion de nous rappeler que cela s’était réalisé avec Jésus-Christ, ce Jésus, né si petit dans une
crèche, était bien le roi grand et puissant, qui accomplissait les promesses divines de délivrance.
Nous avions dit que c’était une bonne nouvelle à partager et à vivre concrètement à la manière de ce
conte qui présentait une situation de réconciliation.  Ce matin allons méditer un passage de l’épître
aux Romains (Rm 1.1-7) qui je crois peux nous aider à mieux comprendre la nouveauté introduite
par la venue de Jésus, sa mort et sa résurrection. Bien comprendre cette nouveauté est essentiel, car
il a un impact direct sur notre compréhension du monde et notre rapport aux autres.  
Ce jeudi matin j’écoutais une chronique à la radio, un journaliste remarquait le renforcement d’un
antisémitisme de tout bord, de l’ultra gauche à l’ultra droite, chacun avec des raisons différentes.
Pendant  des  siècles,  un  antisémitisme  chrétien  a  également  existé.  Il  n’a  pas  disparu
malheureusement. Celui-ci a trouvé ( et trouve encore) appui sur une compréhension erronée de la
nouveauté radicale survenue avec Jésus. Alors que la situation internationale ne cesse de se tendre
sur cette question, le défi pour nous d’une bonne compréhension de ce que représente la nouveauté
du Christ est essentiel, afin de ne pas faire de notre foi chrétienne, une occasion de rejet de l’autre
quel qu’il soit, mais de rester une force d’accueil, de dialogue et d’interpellation.   
Le texte que nous allons lire ce matin est écrit par Paul à l’Église de Rome, alors que Paul au milieu
du premier  siècle.  Cette  Église  devait  être  confrontée  à  des  difficultés  pour  vivre l’unité  entre
chrétiens  d’origine  juive  et  chrétiens  d’origine  païenne,  et  ce,  pour  des  pour  des  raisons  bien
différentes de celle des galates, épître que nous étudions, en étude biblique suivie. L’Église de Rome
avait  probablement  débuté  avec  un  noyau  judéo-chrétien,  avant  de  vivre  une  période  quasi
exclusivement  constituée  de  chrétiens  non-juifs  à  cause  de  la  décision  de  l’empereur  Claude
d’expulser les juifs de Rome. Plus tard, quand cela avait été possible, les chrétiens juifs étaient
revenus. Ce que Paul a écrit aux romains, nous le verrons vise l’unité par la bonne compréhension.



Romains 1.1-7
De la part de Paul, au service de Jésus Christ, appelé à être apôtre et choisi par Dieu pour annoncer
sa bonne nouvelle.
2Dieu avait promis cette bonne nouvelle depuis longtemps dans les saintes Écritures, par 
l'intermédiaire de ses prophètes. 3 Elle se rapporte à son Fils, notre Seigneur Jésus Christ : en tant 
qu'être humain, il était descendant du roi David ; 4mais selon l'Esprit saint, il a été manifesté Fils 
de Dieu avec puissance quand il a été ressuscité d'entre les morts. 5Par lui, Dieu m'a accordé la 
faveur d'être apôtre pour l'honneur du Christ, afin d'amener des personnes de tous les peuples à 
croire en lui et à lui obéir. 6Vous êtes aussi de ces gens-là, vous que Dieu a appelés pour que vous 
apparteniez à Jésus Christ.
7Je vous écris, à vous qui êtes à Rome, vous tous que Dieu aime et qu'il a appelés à vivre pour lui.
Que Dieu notre Père et le Seigneur Jésus Christ vous donnent la grâce et la paix !

Paul n’a pas fondé l’Église de Rome, et par cette lettre est une façon de préparer sa future venue.
Dans les lettres antiques (tout comme nous aujourd’hui), l’auteur de la lettre se présente avant de
décliner  l’identité  du  ou  des  destinataires.  Si  vous  regardez  toutes  les  lettres  de  Paul  dans  le
Nouveau Testament, les deux se suivent très rapidement. Mais ce début de lettre est différent. Entre
la mention de l’envoyeur et celle des destinataires, Paul insère pas moins de 4 versets qui sont un
condensé théologique solide. 

Unis par un même appel. La lettre d’un appelé à des appelés de toutes les nations.
Dans cette adresse Paul fait corps avec l’Église de Rome dans son ensemble qu’ils soient juifs ou
non. Cette unité se fait d’abord à travers l’appel. Ce terme encadre l’adresse. Il revient trois fois.
Paul se présente comme apôtre appelé par Dieu. Et il parle aux chrétiens de Rome qui ont, comme
lui, été appelés par Dieu. 
Dieu appelle les hommes à lui, hier comme aujourd’hui. Tout commence toujours par une rencontre
avec Dieu qui l’appelle à venir à lui et à croire en sa parole. Si vous êtes chrétien aujourd’hui, c’est
que d’une manière ou d’une autre vous avez entendu cet appel pour vous-même et que vous y avez
répondu. Comment cela s’est-il passé pour vous ? Dieu a tant de façons différentes d’attirer à lui !
Pour Paul nous l’avons lu en introduction, l’expérience a été spectaculaire, il a vu Jésus ressuscité
sur le chemin de Damas (Actes 9), puis Jésus lui a accordé des révélations et visions (2 Co 12).
Pour les chrétiens de Rome, la Bible ne le dit pas explicitement mais il est fort probable que le tout
premier noyau de chrétiens de Rome a fait partie des des milliers de personnes dont le cœur a été
touché  par  la  prédication  de  Pierre  à  la  Pentecôte.  Dieu  les  a  appelés  à  travers  les  paroles
prononcées par l’apôtre Pierre. Puis revenant à Rome, ces nouveaux chrétiens ont dû partager ce
message autour d’eux,  et ainsi d’autres ont compris que Dieu les invitait eux aussi par ce biais, et
ont rejoint les rangs des premiers chrétiens de Rome. Si c’est la première fois de votre vie que vous
entendez parler d’ appel de la part de Dieu, je me dois vous le dire, Dieu vous appelle vous aussi, ce
matin à venir à sa rencontre. Votre présence au milieu de nous est déjà le résultat d’une action de
Dieu dans votre vie pour vous amener à comprendre qu’il vous appelle vous aussi à venir à sa
rencontre. 



Unis autour d’une même personne le Fils de Dieu. 
La solidarité de Paul au chrétiens de Rome et l’unité des chrétiens d’origine juive et d’origine non
juive dans la communauté elle-même, se fait également autour d’une même foi en une personne
unique, Jésus-Christ, que Paul nomme fils de Dieu. Dans l’Ancien Testament., le peuple d’Israël est
aussi appelé fils de Dieu, le croyant est appelé fils de Dieu mais pour Jésus, ce titre prend une toute
autre ampleur. Jésus-Christ, c’est Dieu le Fils existant depuis toujours, au-delà de la création, ce fils
éternel et divin qui se fait homme (qui né dans la chair humaine). Il naît dans lignée royale du roi
David. Paul réaffirme donc ainsi que Jésus est pleinement l’accomplissement des prophéties faites à
Israël, oui, la bonne nouvelle de Jésus, la foi chrétienne n’est pas une négation de la foi juive, elle
est ancrée en elle. Jésus est ce roi divin qui devait venir au milieu de son peuple. Je crois que c’est
une façon de remettre les chrétiens non-juifs à leur place. Ils ne sont pas supérieurs aux chrétiens
d’origine juive, ou même le nouveau peuple remplaçants des juifs, leur sauveur est bien le Messie
des juifs. Mais en même temps, Paul rappelle que Jésus est bien plus que le fils de David selon la
chair, il est établi Fils de Dieu avec puissance. Par sa mort et sa résurrection opérées par l’Esprit de
Sainteté (troisième personne de la trinité divine). Il s’est passé quelque chose de fondamental par sa
mort et sa résurrection. Jésus est établi Fils de Dieu d’une façon nouvelle, qui ouvre à toutes les
nations la possibilité d’être appelés par Dieu pour être mis à part pour lui par la foi sans avoir
besoin de devenir préalablement juif. Et maintenant c’est aux chrétiens d’origine juive d’être remis
à leur place. Ceux-ci ne peuvent se prévaloir d’aucun avantage devant les chrétiens non juifs, et ils
doivent comprendre ce dépassement qui concrétise la bénédiction faite à Abraham envers toutes les
nations. Cela doit aussi nous, aussi nous interpeller. Ne faisons pas de la seule personne au monde
qui nous accueille tous avec impartialité, une occasion de division de haine et de mort. 

Il  me faut faire une petite parenthèse théologique.  Ce passage a été utilisé dans l’histoire pour
justifier une compréhension de la double nature du Christ, qui a été rejetée par l’Église. Il faut bien
reconnaître que comprendre que Jésus est à la fois complètement homme et complètement Dieu
n’est pas si facile. Il y a quelque chose fascinant et de mystérieux au fait que le Dieu éternel, non
soumis au temps, non limité comme sa création,  choisisse de faire corps avec sa création dans
l’histoire. Il y a eu des tâtonnements dans la compréhension de cet aspect. Certains cru voir que
dans  ce  texte  Paul  affirme  que  Jésus  n’était  tout  d’abord  qu’un  simple  homme qui  aurait  été
secondairement adopté comme fils de Dieu dont la résurrection en serait le témoin éclatant.  Mais
Paul ne dit pas cela. Il commence par le Fils (il est donc déjà Fils), qui né humainement, qui est
ensuite glorifié et établi comme Seigneur et Sauveur de toutes les nations suite à sa résurrection. Si
on lit l’ensemble des écrits de Paul sur la question, cela devient difficilement réfutable. 
En Jésus-Christ,  Dieu  nous  appelle  tous,  ce  n’est  pas  un  privilège  de  quelques  uns.  La  chose
fascinante que nous dit ce texte et c’est précisément ce que nous fêtons à Noël, c’est que Dieu est
venu vers  nous,  il  s’est  rendu accessible,  en  se  rendant  semblable  à  nous.  Nous  rendons-nous
compte que depuis deux mille ans, quand des hommes répondent à l’appel de Dieu et vont à sa
rencontre, c’est à la rencontre d’un homme qu’ils vont ? Jésus-Christ Dieu et homme, lui qui est ce
pont entre ciel et terre, si proche de nous, et pourtant Dieu lui-même. 

Unis par un même but : L’obéissance de la foi.
Paul et les chrétiens romains ont été appelés par un même Dieu, à travers un même sauveur et
Seigneur, Jésus-Christ, homme et Dieu.  Paul précise en quoi consiste cet appel. Ils sont appelés
pour être mis à part pour Dieu, consacré à Dieu. La Nouvelle Français Courant traduit « choisi » le
terme grec « ἀφορίζω » . Ce terme a un sens très fort. Dans le livre du Lévitique cela fait référence à



la séparation du pur, de l’impur, mais également de la consécration à Dieu par l’obéissance à sa
volonté.  De  même  Paul  dit  au  verset  7  des  chrétiens  qu’ils  sont  appelés  à  vivre  pour  Dieu.
Littéralement c’est en fait « saints par appel ». Le terme grec est ἅγιος, il ramène à la même réalité
que ἀφορίζω, cela signifie saint dans le sens pur, sacré, consacré. 
Pour Paul cet appel à la consécration est aussi un envoi pour une mission, celle d’annoncer la bonne
nouvelle  de  Jésus-Christ.  Pour  les  chrétiens  de  Rome,  cet  appel  de  Jésus  devait  les  amener  à
littéralement  dans  le  grec « l’obéissance de la  foi » traduit  ici  par  « croire  et  obéir » .  On peut
comprendre cette expression de deux manières « la foi est l’obéissance en question » ou bien « de la
foi découle l’obéissance à Dieu ». La traduction Nouvelle Français Courant choisit clairement la
seconde option. Il me semble qu’ont peut garder les deux, car les deux aspects sont vrais et se
retrouvent développés dans le reste de la lettre de Paul aux Romains. Ils sont en fait indissociables.
Obéir à Dieu c’est premièrement croire en Jésus-Christ, mais de cette toute première obéissance en
découle toute autre obéissance dans tous les domaines de notre vie. Et si Paul avait voulu ce double
sens ?  Connaissant la finesse de Paul, ce n’est pas impossible.  
Car cette foi en Jésus a pour but un changement radical, reflet de cette vie nouvelle reçue par la foi,
une vie radicalement changée, orientée nous plus vers notre nombril, mais orientée vers Dieu et sa
volonté pour nous. Voilà le dernier point qui doit nous rassembler à la suite du Christ. Tenir ferme
dans la foi, et chercher à faire sa volonté. A partir du moment où nous répondons ou avons répondu
à cet appel, nous nous retrouvons avec le même objectif que les chrétiens autour de nous. Conscient
de cela, nous devons nous aider ensemble à vivre et avancer vers ce même objectif. 
Paul a répondu présent à l’appel de Dieu, quand Jésus l’a arrêté sur le chemin de Damas, il a cru en
Jésus et a accepté la mission que Jésus lui confiait. Les chrétiens de Rome ont aussi répondu présent
à  cet  appel  de  Jésus  en  mettant  leur  foi  en  lui.  Mais  accueilleront-ils  Paul  comme un  frère ?
Marcheront-ils à nouveau main dans la main avec ceux qui ont eu le même appel de Dieu, par un
même sauveur Jésus, et pour un même but ? Même s’ils sont d’un arrière plan ethnique et culturel
différent ?

Conclusion
Qu’en  est-il  de  chacun  d’entre  nous ?  Oui  Dieu  nous  a  appelé  et  nous  appelle :  voulons-nous
répondre à cet appel ? Et si nous y avons déjà répondu, sommes nous prêts à accueillir comme frère
en Christ toute personne qui, comme nous a répondu à cet appel, même s’il est différent de nous ?
Nous avons un même et Seigneur et un même but :  rendons-nous compte de l’importance voire
même de la nécessité de  travailler avec les autres chrétiens dans ce même objectif de tenir bon dans
la foi et vivre conformément à la volonté de Dieu ? 
 

Anne-Claire Lem, pasteure


