eglise
protestante

Dieu choisit les humbles

Les lectures proposées pour le temps de culte de ce dimanche nous invitent a explorer le theme des
humbles et de I’humilité. Nous allons nous pencher sur deux cours extraits du livre du prophete
Sophonie, prophéte contemporain du roi Josias au 7éme siecle avant notre ere. Le livre de Sophonie
décrit de fagon particulierement saisissante et terrible, 1’action de jugement imminente de Dieu
envers les orgueilleux et les idolatres du peuple de Juda. Et au milieu de ces paroles terribles, il a

cet appel poignant :

Sophonie 2.3 : Cherchez le Seigneur, vous tous, gens humbles du pays, vous qui agissez selon son équité ! Cherchez la

justice, cherchez 1'humilité ! Peut-étre serez-vous cachés au jour de la colére du Seigneur.

Et un peu plus loin, apres de nouvelles paroles de jugement, il y a cette promesse :

Sophonie 3.12-13 : Je laisserai en ton sein un peuple pauvre et faible, qui trouvera un abri dans le nom du Seigneur.

13 Le reste d'Israél n'agira plus injustement. Ils ne diront plus de mensonges, et il ne se trouvera plus dans leur bouche

une langue trompeuse, quand ils se coucheront dans leur paturage et qu'il n'y aura personne pour les troubler.

L’appel de Sophonie est poignant, il exhorte avec insistance. Par trois fois, il s’exclame « cherchez,
cherchez, cherchez ». En hébreu, le temps employé ici est celui de 1’action intensive. Il n’est pas
question d’une recherche molle, vague, tiede, mais d’une recherche passionnée, acharnée pourrait-
on dire. Il faut chercher donc, mais chercher quoi ? Trois choses : le Seigneur, I’humilité et la
justice. C’est assez étrange, car si on regarde bien, a qui s’adresse Sophonie dans ce verset ? « les
gens humbles, ceux qui agissent selon I’équité ». Il invite ceux qu’ils qualifient déja d’humbles
pratiquant la justice, a rechercher avec acharnement le Seigneur, I’humilité et la justice. Si on en
croit les invectives du prophete dans le reste du livre, ces humbles ne devaient pas étre en majorité.
Rester attaché au Seigneur, dans 1’humilité et la justice n’était pas gagné. L’enjeu pour eux est de
persévérer dans cette attitude de cceur, dans leur environnement peu favorable et plus tard, méme
face aux épreuves qui vont arriver et qui pourraient mettre dans leur cceur le germe du doute.

Le théme des humbles est un théme difficile a aborder. Luther avait remarqué la difficulté de ce

théme, il écrivait dans son commentaire sur le magnificat : « La vraie humilité ne sait jamais qu’elle est

humble, car, si elle le savait, elle tirerait orgueil de cette belle vertu » « La fausse humilité, en revanche, ne sait jamais
qu’elle est orgueil, car si elle le savait, elle deviendrait vite humble a la vue de ce vilain défaut». Comment chercher
a étre ce qui, s’il nous semble I’avoir trouvé, est immédiatement 1’inverse ?

Et pourtant la voie de I’humilité est selon Saint Augustin, la seule voie qui mene a la soumission au

Christ. Il écrit : « Si I'humilité ne précéde, n'accompagne et ne suit tout ce que nous faisons de bien; si elle n'est pas
comme un but vers lequel se portent nos regards, si elle n'est pas prés de nous pour que nous nous attachions a elle, et

au-dessus de nous pour nous réprimer dans la satisfaction de quelque bonne action, 1'orgueil nous arrache tout de la



main » (lettre a Dioscore) Il faut essayer de réfléchir a ce theme, car 1’enjeu est grand. « 1’orgueil nous
arrache tout de la main » dit Augustin. Sophonie le dit un peu autrement, mais cela va dans le méme
sens. Chez Sophonie, cette recherche acharnée a pour but d’étre mis a 1’abri, caché au jour de la
colére de Dieu, au jour de la destruction de I’orgueilleux et de son ceuvre. La finalité est d’échapper
a la dévastation, de faire partie de ceux qui restent, peuple faible et pauvre, certes, mais qui est
toujours bien 1a, et recouvert d’une grandeur qui ne vient pas de lui, mais de son abri : le nom du
Seigneur, et de la transformation qu’il a subi : le mensonge, 1’injustice et le troubles ont été détruits,
ils n’ont plus court : voila qu’ensemble ce reste constitue un royaume de paix.

Quand on vous dit humilité. A quoi pensez-vous ? Il me semble quand nous pensons humilité, nous
pensons le plus souvent pauvreté, abaissement en forme de dévalorisation de soi, retrait, tristesse,
petitesse, incapacité... Et si ¢’était tout autre chose que cela ? Suivons ensemble I’itinéraire de

I’exhortation de Sophonie

1. Cherchez le Seigneur : I’humilité est une caractéristique divine.

Pour découvrir ce qu’est I’humilité, on pourrait penser qu’il faut regarder, dans un premier temps, a
ce qui est petit, faible, pauvre, exclu pour nous aider a nous abaisser. Mais, étonnamment le
mouvement ici est d’abord celui du regard qui s’éléve vers Dieu. « Cherchez le Seigneur » ! Mais
peut-étre n’est-ce pas si étonnant finalement ? car la véritable humilité est d’abord et avant tout une
caractéristique divine. Jésus dit de lui « Laissez-moi vous instruire, car je suis doux et humble de
cceur, et vous trouverez le repos pour tout votre étre » (Mt 11.29) A regarder a Dieu, et a Jésus, nous
pourrions bien découvrir ce qu’est la véritable humilité. Dés la Genese, la Bible nous présente un
Dieu tout puissant, plein de gloire, et pourtant humble. Contrairement a 1’homme, pour Dieu
I’humilité n’est pas, la reconnaissance de sa faiblesse et de sa finitude, elle n’est pas synonyme de
pauvreté, mais synonyme d’amour par le bon usage de sa puissance glorieuse. Il n’en use pas pour
écraser et pour dominer mais pour élever par amour. Et voici comment il le fait, il créé 1’étre
humain porteur d’une fragilité extréme, et pourtant il en prend soin et 1’éleve. Dieu a le pouvoir de
tout faire tout seul, mais il nous choisit pour mettre en ceuvre son plan magnifique. Il nous éleve, il
nous revét d’une gloire impressionnante. Celle d’étre son image dans et pour la création.

En tant qu’image du créateur, I’étre humain vivra cette humilité glorieuse dans la création. Avant
que le péché n’entre dans le monde, la fragilité constitutive de 1’étre humain, n’était pas encore
source de rupture, de rejet et d’orgueil, mais de communion a Dieu, a I’autre et au monde. L’homme
confiant sa fragilité a Dieu, exercait sa vocation glorieuse, pour élever 1’autre dans I’amour et non

pour s’élever lui-méme. Mais cet état n’a duré qu’un instant.



2. Cherchez I’humilité : prendre conscience de sa propre fragilité

L’entrée du péché dans le monde a brisé cet équilibre, dés lors, nous combattrons avec 1’orgueil a
chaque pas. La fragilité humaine est devenue source de rupture. Elle n’est plus acceptée dans la
sérénité, mais refusée et crainte. Les relations ne sont plus empruntes du désir d’élever 1’autre, mais
au contraire d’un rapport de compétition avec Dieu et au sein du genre humain, générant de
I’oppression, de 1’exclusion, cette exclusion générant la pauvreté. Depuis ce jour, dans I’histoire du
salut dépeinte par 1’Ancien Testament, il me semble qu’on peut voir se détacher deux grands axes
d’action de Dieu dans ce domaine qui sont illustrés dans le texte de Sophonie que nous méditons ce
matin :

(1) Dieu choisit ce qui est humble, ce qui est faible aux yeux du monde. Il agrée le doux Abel,
plut6ét que le dur Cain, il choisit le fréle Jacob, deuxiéme né plutdt qu’Esaii, I’ainé athlétique, il

choisit le plus petit des peuples, Israél.

Deutéronome 7.7-8 : Ce n'est pas parce que vous surpassez en nombre tous les peuples que le Seigneur s'est épris de

vous et qu'il vous a choisis, car vous étes le plus petit de tous les peuples. 8C'est parce que le Seigneur vous aime.

Il choisit Moise le bégue, il choisit le jeune berger David plutdt que ses freres dont les qualités
pourtant sautent aux yeux du prophéte Samuel. Ce faisant, il inverse la tendance imprimée par le
péché. Il redonne une place a ce qui n’en avait plus, et il abaisse les orgueilleux, il choisit un petit
reste de peuple faible et pauvre, et le transforme.

(2) Dieu dénonce le sort réservé aux faibles, et il s’en fait le défenseur.

Cet appel a I’humilité, et ce bon accueil réservé par Dieu aux pauvres, a poussé certains courants
chrétiens de I’histoire a rechercher de facon active le dénuement le plus total. La regle des

communautés franciscaines comporte les directives suivantes : « Les fréres ne doivent rien posséder : ni
maison, ni terrain, ni quoi que ce soit. Comme des pélerins et des étrangers en ce monde, servant le Seigneur dans la

pauvreté et I’humilité, ils iront quéter leur nourriture avec confiance, sans rougir, car le Seigneur, pour nous, s’est fait
pauvre en ce monde. » Il faut reconnaitre que cela vient nous interpeler quant a une vie de dépendance
totale a Dieu. Mais je crois que cela peut aussi nous pousser dans la mauvaise direction. Nous faire
croire que la pauvreté est un bien a désirer source en elle-méme de salut, et dans ce sillage,
promouvoir la recherche d’excellence dans I’humilité. Le risque est de chercher a étre le plus
humble. Et nous voila retombés dans ce rapport de compétition et de glorification de nous-méme,
par nos propres efforts, cette fois, a nous dépouiller nous-méme. Cette humilité est fausse humilité,

elle est orgueil drapé dans I’habit de I’humilité.

1 Corinthiens 1.28-29 : « Dieu a choisi ce qui est vil dans le monde, ce qu'on méprise, ce qui n'est pas, pour réduire a

rien ce qui est, 29 de sorte que personne ne puisse faire le fier devant Dieu ».

Si Dieu choisit le faible, c’est comme nous ’avons dit juste avant pour, pour renverser la tendance

imprimer par le péché, et c’est aussi pour dénoncer le mensonge qui fait croire aux puissants qu’ils



sont forts et que leur gloire dépend d’eux-méme, de leur capacité a s’élever au dessus des autres.
Les corinthiens, qui se glorifiaient des dons accordés par Dieu, avaient besoin d’entendre ce
recadrage. N’avons nous pas nous aussi cette tendance a utiliser la foi et I’Eglise comme un
tremplin pour nous élever ? Nous voyons la gloire de I’action de Dieu et nous nous I’octroyons,
nous en faisons une occasion de nous faire valoir a nos yeux et a ceux des autres .N’est-ce pas un
risque immense, d’autant plus si nous ne sommes pas grand-chose aux yeux du monde ?

En ramenant chaque étre humain a la réalité de sa dépendance a Dieu et a son environnement
relationnel, il rétablit une juste relation a Dieu, et aux autres. En se placant en protecteur du faible et
dispensateur de tout don, Dieu ouvre la possibilité d’assumer cette faiblesse, sans avoir besoin
d’écraser 1’autre pour s’élever, ou d’écarter celui qui est faible pour ne surtout pas nous rappeler
notre faiblesse. En faisant de Dieu notre refuge, la source de notre gloire, il redevient possible pour
nous de regarder en face notre propre faiblesse sans rougir, et en regard, il devient possible de
regarder la faiblesse des autres, sans que cela constitue un mur entre nous. Le cercle vicieux de
I’exclusion est alors rompu.

En méme temps, ce méme texte de Paul montre a quel point nous avons besoin de ressentir de la

fierté.

1 Corinthiens 1.30-31 : Mais Dieu vous a unis a Jésus Christ et il a fait du Christ notre sagesse : c'est le Christ qui nous
rend justes devant Dieu, qui nous permet de vivre pour Dieu et qui nous délivre du péché. 31Par conséquent, comme le

déclare I'Ecriture : « Si quelqu'un veut faire le fier, qu'il mette sa fierté dans ce que le Seigneur a fait.

L’humilité selon la Bible se conjugue avec la gloire. Faire partie de la famille de Dieu est glorieux
et nous pouvons en étre fier. Mais nous ne savons pas nous-méme conjuguer humilité et gloire, nous
en faisons une source d’orgueil. En se faisant homme lui-méme, Dieu nous montre comment porter

a la fois la faiblesse et la gloire de notre condition :

Philippiens 2.7-9 : « 11 (Christ) est devenu un étre humain parmi les étres humains, il a été reconnu comme un
homme ; 8il a accepté d'étre humilié et il s'est montré obéissant jusqu'a la mort, la mort sur une croix. 9C'est pourquoi

Dieu I'a élevé a la plus haute place et lui a donné le nom supérieur a tout autre nom. »

Lorsque Jésus dit : Heureux ceux qui sont humbles de cceur, car le royaume des cieux est a eux !
(Matthieu 5.3) Cela nous renvoie a ce qui était et qui sera. Un homme régnant par I’amour au nom
de Dieu, situation brisée par le péché, rétablie en Jésus, réalité qui sera pleinement a nouveau a la
fin de toutes choses. Ceux qui se confient en 1’Eternel, qui trouvent un abri dans son nom et non
leur propre force ou leur propre réussite, vivrons leur vocation glorieuse dans une fragilité assumée
éloignés du mensonge de la toute puissance. Nous pouvons étre fiers de ’action de Dieu dans notre
vie, de la gloire qui y est attachée. La gloire est en lui, et il nous la partage. Si nous la recevons
comme un don, alors elle ne peut pas étre utilisée pour se faire valoir aux yeux des autres, a se

croire au dessus de la mélée.



3. Cherchez la justice : d’une relation « ajustée » a une vie « juste »

La Bible dénonce régulierement I’injustice, et invite a pratiquer la justice. Et une des images
paradigmatique de cette injustice est I’indifférence voire 1’exploitation de la veuve et a I’orphelin ;
L’un et I’autre symbolisent la rupture relationnelle (plus de pere, plus d’époux) qui génere
I’exclusion sociale et la pauvreté. La Loi de Moise, et plus pleinement 1’action de I’Esprit en nous
par Jésus, en rétablissant des relations justes, a pour but final une vie vécue de maniere plus juste.
Ce que nous avons décrit juste avant : comprendre 1’humilité véritable, dont la source est en Dieu
méme, reconnaitre sa fragilité et la confier a Dieu pour le laisser lui-méme nous élever, donne
naissance a une vie qui déborde d’actes justes. Nous en avons déja décrit un aspect, recevoir notre
propre faiblesse nous permet de recevoir celle de I’autre, et ainsi le cercle de 1’exclusion est rompu.
Mais encore, chercher la justice, c’est il me semble, chercher une relation ajustée a Dieu, qui
transforme notre regard et nous rend capable de désirer ce qui est juste, et non plus ce qui m’est

profitable au dépend des autres. Du Seigneur dépend notre humilité, de I’humilité découle la justice.

Conclusion :

La recherche de I’humilité a laquelle le chrétien est appelé, est le plus grand piege du chrétien,
I’endroit le plus potentiellement porteur d’orgueil, car nous 1’approchons comme une vertu a faire
croitre. Je crois que si nous voulons vraiment vivre cette humilité qui permet de vivre des relations
justes, alors il n’y a qu’un seul mouvement a effectuer : nous placer devant ce Dieu, modéle d’une
humilité qui n’est ni écrasement, ni dévalorisation, ni effacement... mais une attitude de cceur.
Voici une question que j’aimerai nous laisser a méditer : Et si étre humble, c’était en réalité étre
fier ? Mais fier, de ce que Dieu fait !

Anne-Claire Lem, pasteure



